
Introduction

L’esprit invisible qui suscite maladies et malédictions se révèle l’une des 
croyances les plus primitives. Monstres, titans, dragons, diables et démons 
livrent un combat perpétuel contre les hommes et reflètent toutes leurs 
angoisses.

Dantesque ! Infernal ! Démoniaque ! Le diable marque la culture et le 
vocabulaire. Il est de la partie. On le tire par la queue. On lui vend son âme, 
pendant que l’Antéchrist Superstar s’impose dans tout l’éclat du rock’n’roll, 
encensé par des foules en délire.

Chaque civilisation a créé ses mythes du bonheur et du malheur, ses dieux 
et ses démons pour exprimer ses désirs et ses craintes. Chaque époque 
offre des réponses différentes à la réalité du mal.

Amulette, eau sacrée, signe de la croix, récitation d’incantations éloignent 
les mauvais esprits. Les prières et les gestes simples peuvent ponctuellement 
annuler un sinistre ou provoquer un heureux dénouement. Mais dans les 
cas graves, de savants rituels sont requis. Présent dans toutes les religions, 
l’exorcisme, par exemple, sert à contrer les maléfices des dieux irrités et 
des démons.

Toute mort individuelle se révèle le début d’une expérience dans l’au-delà 
et la poursuite d’une existence placée sous le signe du juste et de l’injuste. 
Au seuil de cette mutation se trouve le jugement qui décide de la souffrance 
dans l’anéantissement ou de la félicité dans la vie éternelle. La plupart des 
religions présentent le sort des âmes après la mort comme une sanction de 
la conduite pendant la vie terrestre.

L’idée d’un jugement qui détermine le destin individuel des défunts devient 
un élément essentiel des croyances des grands ensembles religieux. Cette 
idée évolue selon les réalités de la justice terrestre et selon les conceptions 
du bien et du mal. Aujourd’hui symboles, les enfers ont représenté, pendant 
des millénaires, un élément de l’existence humaine. Plusieurs religions les ont 

La démonologie
Propos tirés de l’exposition 

«Diable! qui sont ces démons»



utilisés pour illustrer les conséquences de la vilenie des actions terrestres.

Chez les Hindous

Les Hindous conçoivent l’univers comme une hiérarchie de plans d’existence. 
Les stades de développement non atteints sont lumineux et ceux déjà 
franchis, sombres et démoniaques. Selon la voie empruntée, certaines forces 
font des humains la proie de leurs instincts ou les aident à s’en libérer.

L’Atharva-Veda fournit la matière verbale nécessaire aux rites concernant 
les démons. Certains hymnes du Veda sont même qualifiés de « tueurs de 
démons »  et sont récités dans les circonstances solennelles ou graves. Les 
mantras, formules tirées du Veda, sont plutôt d’usage domestique ou privé. 
Ils agissent sur les dieux, donc à plus forte raison sur les démons, qui leur 
sont bien inférieurs. Les rituels domestiques montrent comment, à chaque 
étape de la vie, l’homme doit être protégé par les rites qui mobilisent les 
influences heureuses et neutralisent le malheur.

Le Ramayana est un poème épique de 24 000 vers, rédigé entre le IVe 
siècle av. J.-C. et le IIe siècle. Il occupe la première place parmi les mythes 
hindous les plus anciens. Cette oeuvre attribuée à Valmîki décrit le périlleux 
combat de Râma qui veut reconquérir sa femme Sita enlevée par Râvana 
et emmenée à Lanka, la ville des Titans. Grâce au dieu Hanumân, Sugrîva, 
le roi des singes, construit un pont menant à Lanka, permettant à Râma de 
libérer Sîtâ.

Divinité sans doute la plus populaire de l’hindouisme, Krishna est le héros 
mythique le plus célébré. Ses exploits guerriers consistent à lutter sans cesse 
contre des adversaires démoniaques. Il est le huitième avatâr (manifestation) 
de Vishnu sur terre en vue de combattre les forces du mal. Un avatâr apparaît 
chaque fois que le besoin de contrer une influence néfaste dans le monde 
se fait sentir.

Les êtres humains circulent à travers des destinées variables. Une fois 
décédés, leur sort est déterminé selon la vie qu’ils ont menée sur terre. Ils 
montent vers la lumière s’ils se sont engagés dans la pratique spirituelle ou 
descendent vers la noirceur, dans le cas contraire. Tous les êtres séjournent 
un temps donné en enfer afin d’expier leurs fautes. Par la réincarnation ils 
accèdent à une vie plus ou moins noble selon qu’ils ont bien ou mal agit.



Chez les bouddhistes

Les démons doivent être interprétés comme des fonctions nuisant à la 
pratique bouddhique. Cette doctrine est fondée sur la perception de la 
douleur. Douleur de la vie présente et de son instabilité, douleur des vies 
successives, desquelles héritent les croyants à leur mort. Le Bouddha a prêché 
une voie qui permet de s’affranchir de cette souffrance. Cette voie consiste 
en une formation morale et spirituelle dont le but est d’abandonner le cycle 
des renaissances. Les bouddhistes ne nient pas l’existence des démons, 
mais ils se concentrent plutôt sur les racines morales et psychologiques du 
mal humain.

Il y a une différence remarquable entre la philosophie pure et la pratique 
populaire. L’Asie est riche en divinités protectrices des sanctuaires, des 
maisons et des hommes. Quels que soient les temples ou les monastères où 
l’on entre, ces divinités sont placées à l’entrée dans une position menaçante 
ou défensive. Elles servent en général à protéger des mauvais esprits, des 
démons et des non-croyants. Parmi ces divinités se trouvent les Dharmapâla, 
ayant pour mission de défendre et de maintenir la loi bouddhique. 
Principalement honorés au Tibet, ils y sont vénérés individuellement ou en 
groupe.

Les bouddhistes intègrent l’enfer dans le cycle de la vie en tant que lieu de 
renaissance possible. Les péchés sont expiés dans la traversée des huit enfers 
chauds et des huit enfers froids. Les multiples châtiments, qui varient selon 
la nature des crimes, sont d’un incroyable raffinement. En tant qu’état de 
vie, l’enfer correspond à une condition de souffrance mentale ou physique 
extrême. Heureusement, il n’est pas éternel, le cycle des réincarnations se 
poursuit.

Chez les juifs

Dans le Livre de Job, Satan siège à la cour céleste de Yahvé. Totalement 
subordonné à Dieu, il est l’accusateur de l’homme et incite ce dernier à 
se détourner du divin. Après l’Exil ( 500 ans av. J.-C. ), Satan devient une 
figure individuelle. Dans le Livre de la Sagesse, on affirme que le diable 
est à l’origine du mal. Dans Chroniques, Satan pousse David à persécuter 
le peuple d’Israël. Au fil des âges, le diable devient un esprit maléfique 
puissant, hostile à Dieu et indépendant de lui. Ainsi il se révèle à la fois 
l’ennemi de l’homme et de Dieu.



La cérémonie du bouc émissaire chargé des péchés d’Israël et chassé 
dans le désert, peut être vue comme une transposition symbolique des 
exorcismes. Tandis qu’au temps de Jésus, ces pratiques pour expulser les 
démons étaient courantes chez les juifs, dans l’Ancien Testament, aucun 
exemple n’est fourni. Dans le Talmud et le Midrash, on trouve par ailleurs 
les noms, les activités et les natures des démons ainsi que les moyens de 
les éviter et de les vaincre.

Dans le judaïsme ancien, la justice divine ne s’exerce que sur la collectivité. 
La responsabilité morale joue davantage durant la vie terrestre qu’après 
la mort. Ainsi les châtiments divins prennent diverses formes comme la 
maladie, la guerre ou la ruine. Une fois décédés, les croyants sont destinés 
à mener une vie léthargique dans le shéol (lieu souterrain).  Au VIIIe siècle 
av. J.-C., les châtiments sont individualisés. Sous l’influence des contacts 
avec les grandes religions voisines, naît l’idée d’un jugement et d’un sort 
propre à chaque âme.  Dans le Livre de Job, écrit au Ve siècle av. J.-C., des 
questions sont soulevées face au malheur qui frappe la personne juste.  Au 
IIe siècle av. J.-C. apparaît la littérature apocalyptique. La mort héroïque 
de tant de justes encourage la croyance en un système de rétributions 
dans l’au-delà. On voit de plus surgir des écrits selon lesquels les hommes 
ne sont jugés qu’à la fin des temps. Par la suite, cette idée de jugement 
dernier gagne la quasi-totalité du monde juif. Dans le Livre d’Hénok, écrit 
au Ier siècle av. J.-C., on explique qu’après un séjour dans les entrailles de 
la terre, les uns vont au jardin d’Éden et les autres en enfer. Les peines 
sont temporaires et purificatrices. Cependant le judaïsme n’a pas établi de 
dogme quant à la notion d’au-delà.

Chez les chrétiens

Satan, dont la personnalité se dessine nettement à l’approche de l’ère 
chrétienne, prendra, sous l’influence des croyances populaires, davantage 
d’importance à l’époque où Jésus annonce l’Évangile. D’ailleurs, dans Le 
Nouveau Testament, on en fait mention à 53 reprises alors que dans L’Ancien, 
on ne l’évoque qu’à l’occasion. Les évangiles font fréquemment état de 
démons que le Christ chasse du corps des possédés. Jésus ne recourt pas 
à des rites d’exorcisme semblables à ceux de son milieu : seule sa parole et 
sa foi lui servent à triompher des forces du mal. Ses disciples ont reçu le don 
de chasser les démons en son nom. Dans l’Église romaine, on distingue les 
exorcismes ordinaires comme l’administration du baptême, des exorcismes 



extraordinaires, qui peuvent s’étendre sur une longue période. Il est à noter 
que l’exorcisme solennel ne peut être pratiqué que par un prêtre et avec la 
permission de l’évêque.

Dans Le Nouveau Testament, les allusions à un jugement sont peu 
nombreuses. C’est à partir du XIIe siècle qu’il prend une importance 
primordiale pour les chrétiens. Chez les protestants, Luther est effrayé par 
l’image du Dieu-juge. Il préfère le voir comme un Dieu de miséricorde.

Du IIe au Ve siècle, les opinions sont partagées chez les Pères de l’Église en 
ce qui concerne la nature des peines.

Malgré le concept du jugement adouci au milieu du XIXe siècle, il faut 
attendre les années 1960 pour qu’il soit rééquilibré. L’Église catholique 
insiste alors davantage sur l’amour et sur la miséricorde.

C’est saint Augustin qui fixe la conception quasi définitive de l’enfer chrétien. 
L’impitoyable raisonnement des théologiens médiévaux complété par les 
horreurs de l’imagination populaire, aboutit à l’édification d’un épouvantable 
lieu de douleur. La souffrance y règne à l’état pur pour l’éternité. Le feu 
recrée le corps en même temps qu’il le consume. On voit dans l’imagerie 
populaire les sept péchés capitaux comme autant de sources d’accès aux 
enfers. On distingue alors les bons et les mauvais, catégories d’après 
lesquelles sont suggérées des peines infernales. Ce discours sur l’enfer 
tombe en désuétude dans les années 1960.

Chez les musulmans

La religion islamique a puisé son concept du diable dans le judaïsme et le 
christianisme. Le Satan musulman n’incarne toutefois pas le mal, lequel se 
trouve enfoui dans la nature imparfaite de l’homme. Il se contente d’oeuvrer 
sans répit à bouleverser la postérité d’Adam, pour inciter ce dernier à la 
faute, toujours et partout.

Ennemi de l’homme, le démon est, selon le rituel, lapidé lors du pèlerinage 
musulman. À la tombée de la nuit, les pèlerins, rassemblés à Arafat, 
recueillent 70 cailloux et en sélectionnent 49 de la même grosseur. Le 
lendemain, ils se rendent à Mina. Les 49 cailloux doivent être jetés contre 
trois stèles en pierre symbolisant Satan, disposées sur un parcours de 272 



mètres traversant le site de Mina. Selon la tradition populaire, c’est en ce 
lieu qu’Abraham a été tenté, sous l’influence de Satan, de désobéir à l’ordre 
de Dieu : sacrifier son fils.

Dans les prédications de Mohamed, le jour du jugement tient une place 
importante. Il évoque de grandes catastrophes et inspire l’effroi. Ce monde, 
que Dieu a créé, prendra fin lorsque l’«  Heure  »  sera venue : la terre 
tremblera, les montagnes éclateront, le ciel se fendra et la trompette sonnera. 
Tous les morts aussitôt seront ressuscités et comparaîtront publiquement 
devant Dieu pour être jugés.

Dans l’Iran antique, on croyait que le trépassé devait passer un pont étroit 
suspendu au-dessus de l’enfer conduisant au paradis. Ce pont plus fin qu’un 
cheveu et plus affilé qu’une épée n’était franchi que par les croyants. L’enfer 
musulman gît au fond de la terre. À tout péché correspond un séjour 
particulier. Les démons envoient le damné, là où règne le mal. Il s’agit 
d’un enfer à sept étages, où la chaleur augmente au fur et à mesure que 
l’on descend. Ceux qui ont commis des péchés graves se retrouvent dans 
les enfers inférieurs, d’où ils peuvent voir les élus jouissant de leur place 
au paradis. La tradition multiplie les supplices. Certains écrits évoquent 
les délices promis aux justes et les souffrances infligées aux impies. Ces 
textes traduisent le bonheur d’être auprès de Dieu et la douleur d’en être 
séparé.

( Recherche : Musée des religions du monde )


