% 6/@’7%%&/&%@

Propos tirés de |'exposition
«Diable! qui sont ces démons»

Introduction

L'esprit invisible qui suscite maladies et malédictions se révéle 'une des
croyances les plus primitives. Monstres, titans, dragons, diables et démons
livrent un combat perpétuel contre les hommes et refletent toutes leurs
angoisses.

Dantesque ! Infernal ! Démoniaque ! Le diable marque la culture et le
vocabulaire. Il est de la partie. On le tire par la queue. On lui vend son ame,
pendant que I’Antéchrist Superstar s'impose dans tout I"éclat du rock’n’roll,
encensé par des foules en délire.

Chaque civilisation a créé ses mythes du bonheur et du malheur, ses dieux
et ses démons pour exprimer ses désirs et ses craintes. Chaque époque
offre des réponses différentes a la réalité du mal.

Amulette, eau sacrée, signe de la croix, récitation d’incantations éloignent
les mauvais esprits. Les prieres et les gestes simples peuvent ponctuellement
annuler un sinistre ou provoquer un heureux dénouement. Mais dans les
cas graves, de savants rituels sont requis. Présent dans toutes les religions,
I'exorcisme, par exemple, sert a contrer les maléfices des dieux irrités et
des démons.

Toute mort individuelle se révele le début d'une expérience dans I'au-dela
et la poursuite d’'une existence placée sous le signe du juste et de l'injuste.
Au seuil de cette mutation se trouve le jugement qui décide de la souffrance
dans I'anéantissement ou de la félicité dans la vie éternelle. La plupart des
religions présentent le sort des ames aprées la mort comme une sanction de
la conduite pendant la vie terrestre.

L'idée d'un jugement qui détermine le destin individuel des défunts devient
un élément essentiel des croyances des grands ensembles religieux. Cette
idée évolue selon les réalités de la justice terrestre et selon les conceptions
du bien et du mal. Aujourd’hui symboles, les enfers ont représenté, pendant
des millénaires, un élément de |'existence humaine. Plusieursreligions les ont



utilisés pour illustrer les conséquences de la vilenie des actions terrestres.

Chez les Hindous

Les Hindous concoivent|'univers comme une hiérarchie de plans d’existence.
Les stades de développement non atteints sont lumineux et ceux déja
franchis, sombres et démoniaques. Selon la voie empruntée, certaines forces
font des humains la proie de leurs instincts ou les aident a s’en libérer.

L'Atharva-Veda fournit la matiere verbale nécessaire aux rites concernant
les démons. Certains hymnes du Veda sont méme qualifiés de « tueurs de
démons » et sont récités dans les circonstances solennelles ou graves. Les
mantras, formules tirées du Veda, sont plutot d'usage domestique ou privé.
lls agissent sur les dieux, donc a plus forte raison sur les démons, qui leur
sont bien inférieurs. Les rituels domestiques montrent comment, a chaque
étape de la vie, I'homme doit étre protégé par les rites qui mobilisent les
influences heureuses et neutralisent le malheur.

Le Ramayana est un poeme épique de 24 000 vers, rédigé entre le Ve
siecle av. J.-C. et le lI° siecle. Il occupe la premiere place parmi les mythes
hindous les plus anciens. Cette oeuvre attribuée a Valmiki décrit le périlleux
combat de Radma qui veut reconquérir sa femme Sita enlevée par Ravana
et emmenée a Lanka, la ville des Titans. Grace au dieu Hanuman, Sugriva,
le roi des singes, construit un pont menant a Lanka, permettant a Rama de
libérer Sita.

Divinité sans doute la plus populaire de I"hindouisme, Krishna est le héros
mythique le plus célébré. Ses exploits guerriers consistent a lutter sans cesse
contre des adversaires démoniaques. Il est le huitieme avatar (manifestation)
de Vishnu sur terre en vue de combattre les forces du mal. Un avatar apparait
chaque fois que le besoin de contrer une influence néfaste dans le monde
se fait sentir.

Les étres humains circulent a travers des destinées variables. Une fois
décédés, leur sort est déterminé selon la vie qu’ils ont menée sur terre. lls
montent vers la lumiére s'ils se sont engagés dans la pratique spirituelle ou
descendent vers la noirceur, dans le cas contraire. Tous les étres séjournent
un temps donné en enfer afin d'expier leurs fautes. Par la réincarnation ils
accedent a une vie plus ou moins noble selon qu’ils ont bien ou mal agit.



Chez les bouddhistes

Les démons doivent étre interprétés comme des fonctions nuisant a la
pratique bouddhique. Cette doctrine est fondée sur la perception de la
douleur. Douleur de la vie présente et de son instabilité, douleur des vies
successives, desquelles héritentles croyantsaleur mort. Le Bouddhaapréché
une voie qui permet de s'affranchir de cette souffrance. Cette voie consiste
en une formation morale et spirituelle dont le but est d’abandonner le cycle
des renaissances. Les bouddhistes ne nient pas |I'existence des démons,
mais ils se concentrent plutot sur les racines morales et psychologiques du
mal humain.

Il y a une différence remarquable entre la philosophie pure et la pratique
populaire. L'Asie est riche en divinités protectrices des sanctuaires, des
maisons et des hommes. Quels que soient les temples ou les monastéres ou
I’on entre, ces divinités sont placées a |'entrée dans une position menacante
ou défensive. Elles servent en général a protéger des mauvais esprits, des
démons et des non-croyants. Parmi ces divinités se trouvent les Dharmapala,
ayant pour mission de défendre et de maintenir la loi bouddhique.
Principalement honorés au Tibet, ils y sont vénérés individuellement ou en
groupe.

Les bouddhistes integrent I’'enfer dans le cycle de la vie en tant que lieu de
renaissance possible. Les péchés sont expiés dans la traversée des huit enfers
chauds et des huit enfers froids. Les multiples chatiments, qui varient selon
la nature des crimes, sont d'un incroyable raffinement. En tant qu’état de
vie, I'enfer correspond a une condition de souffrance mentale ou physique
extréme. Heureusement, il n’est pas éternel, le cycle des réincarnations se
poursuit.

Chez les juifs

Dans le Livre de Job, Satan siége a la cour céleste de Yahvé. Totalement
subordonné a Dieu, il est |'accusateur de I'"homme et incite ce dernier a
se détourner du divin. Apres I'Exil ( 500 ans av. J.-C. ), Satan devient une
figure individuelle. Dans le Livre de la Sagesse, on affirme que le diable
est a I'origine du mal. Dans Chroniques, Satan pousse David a persécuter
le peuple d’lsraél. Au fil des ages, le diable devient un esprit maléfique
puissant, hostile a Dieu et indépendant de lui. Ainsi il se révele a la fois
I’ennemi de I'"homme et de Dieu.



La cérémonie du bouc émissaire chargé des péchés d’'lsraél et chassé
dans le désert, peut étre vue comme une transposition symbolique des
exorcismes. Tandis qu’au temps de Jésus, ces pratiques pour expulser les
démons étaient courantes chez les juifs, dans |’Ancien Testament, aucun
exemple n’est fourni. Dans le Talmud et le Midrash, on trouve par ailleurs
les noms, les activités et les natures des démons ainsi que les moyens de
les éviter et de les vaincre.

Dans le judaisme ancien, la justice divine ne s’exerce que sur la collectivité.
La responsabilité morale joue davantage durant la vie terrestre qu’apres
la mort. Ainsi les chatiments divins prennent diverses formes comme la
maladie, la guerre ou la ruine. Une fois décédés, les croyants sont destinés
a mener une vie léthargique dans le shéol (lieu souterrain). Au VIlII® siecle
av. J.-C., les chatiments sont individualisés. Sous |'influence des contacts
avec les grandes religions voisines, nait |'idée d'un jugement et d'un sort
propre a chaque ame. Dans le Livre de Job, écrit au Ve siecle av. J.-C., des
questions sont soulevées face au malheur qui frappe la personne juste. Au
lle siecle av. J.-C. apparait la littérature apocalyptique. La mort héroique
de tant de justes encourage la croyance en un systeme de rétributions
dans |'au-dela. On voit de plus surgir des écrits selon lesquels les hommes
ne sont jugés qu’a la fin des temps. Par la suite, cette idée de jugement
dernier gagne la quasi-totalité du monde juif. Dans le Livre d’"Hénok, écrit
au | siecle av. J.-C., on explique qu’aprés un séjour dans les entrailles de
la terre, les uns vont au jardin d’Eden et les autres en enfer. Les peines
sont temporaires et purificatrices. Cependant le judaisme n'a pas établi de
dogme quant a la notion d’au-dela.

Chez les chrétiens

Satan, dont la personnalité se dessine nettement a I'approche de I'ere
chrétienne, prendra, sous l'influence des croyances populaires, davantage
d'importance a I'époque ou Jésus annonce I'Evangile. D'ailleurs, dans Le
Nouveau Testament, on en fait mention a 53 reprises alors que dans L' Ancien,
on ne |'évoque qu’a 'occasion. Les évangiles font fréquemment état de
démons que le Christ chasse du corps des possédés. Jésus ne recourt pas
a des rites d’exorcisme semblables a ceux de son milieu : seule sa parole et
sa foi lui servent a triompher des forces du mal. Ses disciples ont recu le don
de chasser les démons en son nom. Dans I'Eglise romaine, on distingue les
exorcismes ordinaires comme |'administration du baptéme, des exorcismes



extraordinaires, qui peuvent s'étendre sur une longue période. Il est a noter
que l'exorcisme solennel ne peut étre pratiqué que par un prétre et avec la
permission de |'évéque.

Dans Le Nouveau Testament, les allusions a un jugement sont peu
nombreuses. C'est a partir du Xlle siécle qu'il prend une importance
primordiale pour les chrétiens. Chez les protestants, Luther est effrayé par
I'image du Dieu-juge. Il préfére le voir comme un Dieu de miséricorde.

Du ll® au Ve siecle, les opinions sont partagées chez les Péres de I'Eglise en
ce qui concerne la nature des peines.

Malgré le concept du jugement adouci au milieu du XIX® siecle, il faut
attendre les années 1960 pour qu'il soit rééquilibré. L'Eglise catholique
insiste alors davantage sur I'amour et sur la miséricorde.

C'est saint Augustin qui fixe la conception quasi définitive de I'enfer chrétien.
L'impitoyable raisonnement des théologiens médiévaux complété par les
horreursdel'imagination populaire, aboutital’édification d’un épouvantable
lieu de douleur. La souffrance y regne a I'état pur pour I'éternité. Le feu
recrée le corps en méme temps qu'il le consume. On voit dans I'imagerie
populaire les sept péchés capitaux comme autant de sources d'accés aux
enfers. On distingue alors les bons et les mauvais, catégories d'apres
lesquelles sont suggérées des peines infernales. Ce discours sur |'enfer
tombe en désuétude dans les années 1960.

Chez les musulmans

La religion islamique a puisé son concept du diable dans le judaisme et le
christianisme. Le Satan musulman n’incarne toutefois pas le mal, lequel se
trouve enfoui dans la nature imparfaite de I'homme. Il se contente d’'oeuvrer
sans répit a bouleverser la postérité d’Adam, pour inciter ce dernier a la
faute, toujours et partout.

Ennemi de I'hnomme, le démon est, selon le rituel, lapidé lors du pelerinage
musulman. A la tombée de la nuit, les pélerins, rassemblés a Arafat,
recueillent 70 cailloux et en sélectionnent 49 de la méme grosseur. Le
lendemain, ils se rendent a Mina. Les 49 cailloux doivent étre jetés contre
trois stéles en pierre symbolisant Satan, disposées sur un parcours de 272



meétres traversant le site de Mina. Selon la tradition populaire, c’est en ce
lieu qu’Abraham a été tenté, sous |'influence de Satan, de désobéir a l'ordre
de Dieu : sacrifier son fils.

Dans les prédications de Mohamed, le jour du jugement tient une place
importante. Il évoque de grandes catastrophes et inspire |'effroi. Ce monde,
que Dieu a créé, prendra fin lorsque '« Heure » sera venue: la terre
tremblera, les montagnes éclateront, le ciel se fendra etlatrompette sonnera.
Tous les morts aussitot seront ressuscités et comparaitront publiquement
devant Dieu pour étre jugés.

Dans |'lran antique, on croyait que le trépassé devait passer un pont étroit
suspendu au-dessus de |'enfer conduisant au paradis. Ce pont plus fin qu’un
cheveu et plus affilé qu'une épée n’était franchi que par les croyants. L'enfer
musulman git au fond de la terre. A tout péché correspond un séjour
particulier. Les démons envoient le damné, la ou régne le mal. Il s'agit
d'un enfer a sept étages, ou la chaleur augmente au fur et a mesure que
I’'on descend. Ceux qui ont commis des péchés graves se retrouvent dans
les enfers inférieurs, d'ou ils peuvent voir les élus jouissant de leur place
au paradis. La tradition multiplie les supplices. Certains écrits évoquent
les délices promis aux justes et les souffrances infligées aux impies. Ces
textes traduisent le bonheur d’'étre aupres de Dieu et la douleur d’en étre
sépareé.

( Recherche : Musée des religions du monde )



